Meditation sur les paroles de Gurumayi

par Eesha Sardesai

« Ce qui est vieux est précieux »

Beaucoup d’entre vous le savent, I'une des facons dont Gurumayi transmet
ses enseignements, c’est a travers les conversations apparemment informelles
qu’elle a avec les gens et que les gens ont avec elle. Ces conversations sont
souvent légeres, amusantes et tres agréables. Néanmoins on ne saurait trop
souligner leur importance. Comme je 1’ai entendu dire par de nombreux
siddha yogis, en présence de Gurumayi, chaque instant est un moment

d’enseignement.

Pendant le satsang sur Makara Sankranti, Gurumayi a parlé d’une de ces
conversations qu’elle avait eue récemment. Une personne avait dit a
Gurumayi qu’on remarquait que beaucoup de gens devenaient vieux.
Gurumayi a souri en rappelant que c’était tres intéressant que cette personne
lui dise cela, a elle. Comme 'a dit Gurumayi, sa propre naissance remonte a

de nombreuses décennies !

L’enseignement que Gurumayi a alors transmis a été tres important pour moi.
« Pourquoi, a-t-elle dit, les jeunes devraient-ils s'inquiéter pour les vieux ?

Pourquoi les vieux devraient-il s’inquiéter de vieillir ? »

Je trouve que cet enseignement ressemble a un koan. D'un c6té, a quoi bon
s’inquiéter a ce sujet ? Est-ce justifié ? D’un autre coté, les jeunes ont
effectivement la responsabilité de prendre soin de ceux qui vieillissent. En
méme temps, les générations plus agées ont la responsabilité de partager leur
sagesse avec les plus jeunes. Ce donnant-donnant mutuel est partie intégrante
de la société humaine, des communautés que nous avons cré€es. Je crois que

c’est ce que Gurumayi voulait dire avec son enseignement : il existe un cycle




de services réciproques entre les générations qui doit étre continuellement

entretenu.

Si je suis convaincue que c’était la le sens des propos de Gurumayi, c’est en
partie parce que jai entendu d’innombrables récits de siddha yogis sur les
efforts déployés par Gurumayi pour encourager jeunes et vieux a se réunir.
Pour ne citer qu'un exemple : a la demande de Gurumayi, et sous sa
direction, une série de dix « satsang intergénérationnels de sadhana » a été
organisée 'été 1999 a Shree Muktananda Ashram. Au cours de ces satsang, les
participants ont échangé leurs points de vue et raconté leurs expériences de
sadhana du Siddha Yoga. Les jeunes ont eu I’occasion de tirer des lecons de la
sagesse accumulée par leurs ainés. Les ainés ont été inspirés et dynamisés par
I'enthousiasme et les idées nouvelles des jeunes. Ce fut tres amusant pour

tous les participants, une situation véritablement « gagnant-gagnant » !

Etant relativement jeune et ayant énormément bénéficié des connaissances

transmises par les précédentes générations de siddha yogis, j’ai aussi pris les
paroles de Gurumayi comme un encouragement a remercier ces ainés.
Lorsque Gurumayi a dit qu’elle aimait le principe « Ce qui est vieux est
précieux », mentionnant que le soleil lui-méme était tres vieux, cela m’a
vraiment fait réfléchir. Je me suis dit : « Waouh ! Le soleil est agé d’environ
4,57 milliards d’années ! Et depuis que la vie existe sur notre planete, c’est la

lumiere du soleil qui I'entretient. »

Je garde cette merveilleuse image a l'esprit quand je réfléchis a tout ce qu’ont
fait les générations précédentes. J'ai eu le privilege d’offrir de la seva et
d’accomplir la sadhana en compagnie de gens qui avaient vingt, trente,
quarante ou méme cinquante ans de plus que moi. Cela rend humble, je
trouve, de mesurer I'ampleur de leur contribution a la mission du

Siddha Yoga. Si je peux faire ce que je fais — offrir mes talents et mon service a
cette incroyable mission — c’est sur les bases qu’ils ont posées par leur travail,

c’est grace aux années d’engagement dans la seva qu’ils ont offerte a




Baba Muktananda et a Gurumayi. Et pendant tout ce temps, leur sadhana n'a

cessé de murir. Leur sagesse n'a cessé de s’affiner et de s’enrichir et ils ont été

assez généreux pour partager cette sagesse avec moi et avec d’autres

siddha yogis plus jeunes.

Je veux espérer que les jeunes sur la voie du Siddha Yoga voient chez leurs
ainés toute la vie qu’ils ont vécue, tous leurs accomplissements, tout ce qu’ils
ont donné au monde. Et je crois que, pour leur part, les ainés peuvent
continuer a inspirer les jeunes pour qu’ils développent leur compréhension.
Ce que les ainés ont a donner, et ont la responsabilité de donner, n’a pas de
prix. Aucune intelligence, aucun talent, aucune précocité ne peuvent

remplacer le temps, les années et les années d’expérience vécue sur cette terre.

Au sujet de I'age, j'ai aussi pris a cceur ce que Gurumayi a dit sur la nécessité
de mener la sadhana avec vigueur tant que le corps est jeune. Gurumayi a dit
de garder une conscience aigiie de I'importance du corps pour la sadhana. Les
expériences dites de « conscience extra-corporelle » dont parlent les gens
peuvent étre fascinantes, mais comme je l'ai écrit plus haut, ce n’est que par
l'intermédiaire de ce corps qui est le notre, de cet esprit, de cette inspiration et
de cette expiration, que nous pouvons faire des progres durables sur la voie
spirituelle. Le corps nous fournira le meilleur soutien pour la sadhana, a dit

Gurumayi, pour autant que nous fassions l'effort de prendre soin de lui.

Quand nous sommes jeunes, il peut étre tentant de considérer comme
acquises la bonne forme du corps et l'agilité de l'esprit. Nous pouvons nous
raconter des histoires en pensant que nous resterons toujours ainsi, tout
simplement parce qu'une réalité différente est en dehors de notre champ
mental ou de notre vécu actuel. Mais pourquoi attendre d’étre confronté a
une nouvelle réalité ? C'est vrai, non ? La meilleure chose que nous puissions
faire est d’utiliser nos facultés telles qu’elles sont actuellement. Nous pouvons
exploiter 'énergie et la vitalité dont nous disposons et les mettre au service de

notre sadhana.




Méme si Gurumayi a parlé spécifiquement de ce qu’il faut faire quand on a
un corps jeune, je pense que cet enseignement s’applique plus largement. Le
fait est que, quel que soit notre age, nous ne serons plus jamais aussi jeunes
qu’aujourd'hui. Nous ne ferons que vieillir — et nous ne savons pas jusqu’a

quel age, ni quels changements dans notre situation ou notre condition

physique les années a venir nous réservent. Le moment idéal pour pratiquer

la sadhana est donc toujours maintenant.

Maintenant. Un mot si simple. Si modeste. Juste trois lettres!. Pourtant, ce mot
de trois lettres renferme en son sein une promesse inouie. Il brille dun
potentiel éclatant, suggérant quelque chose de grand, quelque chose de
lumineux, quelque chose de tellement divin qu’il n‘attend que de se réaliser.
Que cela se réalise vraiment ou non dépend de nous, de notre capacité a saisir

cet instant, ce maintenant.

Dans son poeme intitulé « Attendre ce moment idéal », Gurumayi parle

précisément de cela. N'auriez-vous pas envie de le relire ?

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés.

! Le mot anglais pour maintenant est now. (NDLT)




