
 

 

Méditation sur les paroles de Gurumayi 

par Eesha Sardesai 
 

 

« Ce qui est vieux est précieux » 

 

Beaucoup d’entre vous le savent, l’une des façons dont Gurumayi transmet 

ses enseignements, c’est à travers les conversations apparemment informelles 

qu’elle a avec les gens et que les gens ont avec elle. Ces conversations sont 

souvent légères, amusantes et très agréables. Néanmoins on ne saurait trop 

souligner leur importance. Comme je l’ai entendu dire par de nombreux 

siddha yogis, en présence de Gurumayi, chaque instant est un moment 

d’enseignement. 

 

Pendant le satsang sur Makara Sankranti, Gurumayi a parlé d’une de ces 

conversations qu’elle avait eue récemment. Une personne avait dit à 

Gurumayi qu’on remarquait que beaucoup de gens devenaient vieux. 

Gurumayi a souri en rappelant que c’était très intéressant que cette personne 

lui dise cela, à elle. Comme l’a dit Gurumayi, sa propre naissance remonte à 

de nombreuses décennies ! 

 

L’enseignement que Gurumayi a alors transmis a été très important pour moi. 

« Pourquoi, a-t-elle dit, les jeunes devraient-ils s’inquiéter pour les vieux ? 

Pourquoi les vieux devraient-il s’inquiéter de vieillir ? » 

 

Je trouve que cet enseignement ressemble à un koan. D’un côté, à quoi bon 

s’inquiéter à ce sujet ? Est-ce justifié ? D’un autre côté, les jeunes ont 

effectivement la responsabilité de prendre soin de ceux qui vieillissent. En 

même temps, les générations plus âgées ont la responsabilité de partager leur 

sagesse avec les plus jeunes. Ce donnant-donnant mutuel est partie intégrante 

de la société humaine, des communautés que nous avons créées. Je crois que 

c’est ce que Gurumayi voulait dire avec son enseignement : il existe un cycle 



 

 

de services réciproques entre les générations qui doit être continuellement 

entretenu. 

 

Si je suis convaincue que c’était là le sens des propos de Gurumayi, c’est en 

partie parce que j’ai entendu d’innombrables récits de siddha yogis sur les 

efforts déployés par Gurumayi pour encourager jeunes et vieux à se réunir. 

Pour ne citer qu’un exemple : à la demande de Gurumayi, et sous sa 

direction, une série de dix « satsang intergénérationnels de sadhana » a été 

organisée l’été 1999 à Shree Muktananda Ashram. Au cours de ces satsang, les 

participants ont échangé leurs points de vue et raconté leurs expériences de 

sadhana du Siddha Yoga. Les jeunes ont eu l’occasion de tirer des leçons de la 

sagesse accumulée par leurs aînés. Les aînés ont été inspirés et dynamisés par 

l’enthousiasme et les idées nouvelles des jeunes. Ce fut très amusant pour 

tous les participants, une situation véritablement « gagnant-gagnant » ! 

 

Étant relativement jeune et ayant énormément bénéficié des connaissances 

transmises par les précédentes générations de siddha yogis, j’ai aussi pris les 

paroles de Gurumayi comme un encouragement à remercier ces aînés. 

Lorsque Gurumayi a dit qu’elle aimait le principe « Ce qui est vieux est 

précieux », mentionnant que le soleil lui-même était très vieux, cela m’a 

vraiment fait réfléchir. Je me suis dit : « Waouh ! Le soleil est âgé d’environ 

4,57 milliards d’années ! Et depuis que la vie existe sur notre planète, c’est la 

lumière du soleil qui l’entretient. » 

 

Je garde cette merveilleuse image à l’esprit quand je réfléchis à tout ce qu’ont 

fait les générations précédentes. J’ai eu le privilège d’offrir de la seva et 

d’accomplir la sadhana en compagnie de gens qui avaient vingt, trente, 

quarante ou même cinquante ans de plus que moi. Cela rend humble, je 

trouve, de mesurer l’ampleur de leur contribution à la mission du 

Siddha Yoga. Si je peux faire ce que je fais – offrir mes talents et mon service à 

cette incroyable mission – c’est sur les bases qu’ils ont posées par leur travail, 

c’est grâce aux années d’engagement dans la seva qu’ils ont offerte à 



 

 

Baba Muktananda et à Gurumayi. Et pendant tout ce temps, leur sadhana n’a 

cessé de mûrir. Leur sagesse n’a cessé de s’affiner et de s’enrichir et ils ont été 

assez généreux pour partager cette sagesse avec moi et avec d’autres 

siddha yogis plus jeunes. 

 

Je veux espérer que les jeunes sur la voie du Siddha Yoga voient chez leurs 

aînés toute la vie qu’ils ont vécue, tous leurs accomplissements, tout ce qu’ils 

ont donné au monde. Et je crois que, pour leur part, les aînés peuvent 

continuer à inspirer les jeunes pour qu’ils développent leur compréhension. 

Ce que les aînés ont à donner, et ont la responsabilité de donner, n’a pas de 

prix. Aucune intelligence, aucun talent, aucune précocité ne peuvent 

remplacer le temps, les années et les années d’expérience vécue sur cette terre. 

 

Au sujet de l’âge, j’ai aussi pris à cœur ce que Gurumayi a dit sur la nécessité 

de mener la sadhana avec vigueur tant que le corps est jeune. Gurumayi a dit 

de garder une conscience aigüe de l’importance du corps pour la sadhana. Les 

expériences dites de « conscience extra-corporelle » dont parlent les gens 

peuvent être fascinantes, mais comme je l’ai écrit plus haut, ce n’est que par 

l’intermédiaire de ce corps qui est le nôtre, de cet esprit, de cette inspiration et 

de cette expiration, que nous pouvons faire des progrès durables sur la voie 

spirituelle. Le corps nous fournira le meilleur soutien pour la sadhana, a dit 

Gurumayi, pour autant que nous fassions l’effort de prendre soin de lui. 

 

Quand nous sommes jeunes, il peut être tentant de considérer comme 

acquises la bonne forme du corps et l’agilité de l’esprit. Nous pouvons nous 

raconter des histoires en pensant que nous resterons toujours ainsi, tout 

simplement parce qu’une réalité différente est en dehors de notre champ 

mental ou de notre vécu actuel. Mais pourquoi attendre d’être confronté à 

une nouvelle réalité ? C’est vrai, non ? La meilleure chose que nous puissions 

faire est d’utiliser nos facultés telles qu’elles sont actuellement. Nous pouvons 

exploiter l’énergie et la vitalité dont nous disposons et les mettre au service de 

notre sadhana. 



 

 

 

Même si Gurumayi a parlé spécifiquement de ce qu’il faut faire quand on a 

un corps jeune, je pense que cet enseignement s’applique plus largement. Le 

fait est que, quel que soit notre âge, nous ne serons plus jamais aussi jeunes 

qu’aujourd'hui. Nous ne ferons que vieillir – et nous ne savons pas jusqu’à 

quel âge, ni quels changements dans notre situation ou notre condition 

physique les années à venir nous réservent. Le moment idéal pour pratiquer 

la sadhana est donc toujours maintenant. 

 

Maintenant. Un mot si simple. Si modeste. Juste trois lettres1. Pourtant, ce mot 

de trois lettres renferme en son sein une promesse inouïe. Il brille d’un 

potentiel éclatant, suggérant quelque chose de grand, quelque chose de 

lumineux, quelque chose de tellement divin qu’il n’attend que de se réaliser. 

Que cela se réalise vraiment ou non dépend de nous, de notre capacité à saisir 

cet instant, ce maintenant. 

 

Dans son poème intitulé « Attendre ce moment idéal », Gurumayi parle 

précisément de cela. N’auriez-vous pas envie de le relire ? 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés. 

 
1 Le mot anglais pour maintenant est now. (NDLT) 

 


