
Meditação sobre as palavras de Gurumayi 

por Eesha Sardesai 

 

“O antigo é ouro” 

 

Como muitos de vocês sabem, uma das maneiras pelas quais Gurumayi 

transmite seus ensinamentos é por meio de conversas aparentemente 

casuais que ela tem com as pessoas e que as pessoas têm com ela. Essas 

conversas são, com frequência, leves, divertidas e muito doces. Ainda 

assim, não há como superestimar a importância dessas conversas. Como já 

ouvi muitos Siddha Yogues dizerem: na presença de Gurumayi, todo 

momento é um momento de ensino. 

 

Durante o satsang sobre Makara Sankranti, Gurumayi compartilhou sobre 

uma dessas conversas, que ela teve recentemente. Alguém comentou com 

Gurumayi que andava reparando como muitas pessoas estavam 

envelhecendo. Gurumayi sorriu ao se recordar como achou interessante que 

essa pessoa tenha dito isso a ela. Como Gurumayi disse, ela mesma nasceu 

há muitas décadas! 

 

O ensinamento que Gurumayi transmitiu então foi muito significativo 

para mim. Ela disse: “Por que as pessoas jovens devem se preocupar com 

as pessoas velhas? Por que as pessoas velhas devem se preocupar por 

estarem envelhecendo?” 

 

Eu acho que esse ensinamento é como um koan. Por um lado, qual é o 

sentido de tal preocupação? Ela é justificada? Por outro lado, as pessoas 

jovens têm sim a responsabilidade de cuidar daqueles que estão 

envelhecendo. Simultaneamente, as gerações mais velhas têm a 

responsabilidade de compartilhar sua sabedoria com os mais jovens. Esse 

dar e receber mútuo está incorporado à nossa sociedade humana, às 



comunidades que criamos. Acredito que esse foi o ponto que Gurumayi 

ressaltou com seu ensinamento: que existe este ciclo de cuidado entre as 

gerações, que precisa ser continuamente fomentado. 

 

Parte do motivo pelo qual estou convencida de que foi isso que Gurumayi 

quis dizer é que já ouvi inúmeras histórias de Siddha Yogues sobre os 

esforços que Gurumayi tem feito para encorajar as pessoas jovens e as mais 

velhas a se aproximarem. Para dar apenas um exemplo: a pedido de 

Gurumayi, e sob sua orientação e direção, um conjunto de dez “Satsangs 

de Sadhana Intergeracionais” foram realizados no verão de 1999 no Shree 

Muktananda Ashram. Nesses satsangs, os participantes compartilhavam 

suas perspectivas e experiências sobre a sadhana de Siddha Yoga. Os jovens 

tiveram a oportunidade de aprender com a sabedoria acumulada dos mais 

velhos. Os mais velhos foram inspirados e energizados pelo entusiasmo e 

pelas ideias novas dos jovens. Foi muito divertido para todos os 

envolvidos – uma verdadeira situação de “ganha-ganha”! 

 

Sendo alguém relativamente jovem e que se beneficiou enormemente do 

conhecimento passado pelas gerações mais velhas de Siddha Yogues, eu 

também recebi as palavras de Gurumayi como um estímulo para 

agradecer a essas pessoas mais velhas. Quando Gurumayi disse que gosta 

da filosofia “O antigo é ouro” – e ela mencionou como até o sol é muito 

antigo – isso definitivamente me fez refletir. Eu pensei: “Uau! O sol tem 

aproximadamente 4,57 bilhões de anos! E desde que a vida existe em nosso 

planeta, a luz do sol a tem sustentado.” 

 

É uma imagem maravilhosa para ter em mente enquanto reflito sobre tudo 

que as gerações mais velhas fizeram. Tive o privilégio de oferecer seva e de 

fazer sadhana junto com pessoas que são duas, três, quatro, até cinco 

décadas mais velhas do que eu. Eu me torno mais humilde quando 

considero a magnitude de suas contribuições para a missão de Siddha 

Yoga. Sou capaz de fazer o que faço – oferecer minhas habilidades a 

serviço desta missão incrível – por causa dos alicerces que elas 



construíram, por causa dos seus anos de seva comprometido oferecidos a 

Baba Muktananda e Gurumayi. E, ao mesmo tempo, a sadhana deles só 

amadureceu. Sua sabedoria se tornou mais refinada e valiosa, e eles foram 

bastante generosos em compartilhar essa sabedoria comigo e com outros 

jovens Siddha Yogues. 

 

Tenho esperança de que os jovens no caminho de Siddha Yoga enxerguem 

em seus idosos toda a vida que eles viveram, todas as suas realizações, 

tudo que deram ao mundo. E acredito que, por sua vez, os mais velhos 

possam continuar a inspirar os jovens a crescer em seu entendimento. O 

que os mais velhos têm a oferecer, e têm a responsabilidade de oferecer, é 

inestimável. Nenhuma medida de inteligência, talento ou precocidade 

pode substituir o tempo – anos e anos de experiência vivida nesta Terra. 

 

No tópico sobre a idade – também guardei no coração o que Gurumayi 

disse sobre fazer sadhana vigorosamente enquanto temos um corpo jovem. 

Gurumayi falou sobre manter uma percepção firme de como nosso corpo é 

importante para a sadhana. As supostas experiências de “consciência fora 

do corpo” que ouvimos das pessoas podem ser cativantes – mas, como 

escrevi anteriormente, é somente por meio deste nosso corpo, desta mente, 

desta inspiração e expiração, que podemos fazer progresso duradouro no 

caminho spiritual. Gurumayi disse que o corpo nos dará o melhor suporte 

para nossa sadhana, desde que nos esforcemos para cuidar dele.  

 

Quando somos jovens, é fácil dar como certo o nosso preparo físico e a 

agilidade de nossa mente. Podemos nos enganar pensando que nos 

sentiremos assim para sempre, simplesmente porque uma realidade 

diferente está fora de nossa atual concepção ou experiência. Mas por que 

esperar até sermos confrontados com uma nova realidade? Certo? A 

melhor coisa que podemos fazer é usar nossas faculdades como elas são 

agora. Podemos aproveitar a energia e vitalidade que temos e direcioná-las 

para nossa sadhana. 

 



Embora Gurumayi tenha falado especificamente sobre o que fazer quando 

você tem um corpo jovem, realmente penso que esse ensinamento se aplica 

de forma mais ampla. Fato é que, não importa qual seja a nossa idade, 

nunca mais seremos tão jovens como somos agora. Só iremos ficar mais 

velhos – e não sabemos o quão mais velhos ficaremos, ou que mudanças 

futuras de destino ou circunstâncias os anos seguintes trarão. O momento 

ideal para fazer sadhana, portanto, é sempre agora. 

 

Em seu poema “Esperando por aquele momento perfeito”, Gurumayi fala 

exatamente sobre isso. Você não quer ler novamente? 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
© 2026 SYDA Foundation®. Todos os direitos reservados. 

 


