
Meditación en las palabras de Gurumayi 

por Eesha Sardesai 

 

“Lo viejo es oro” 

 

Como muchos de ustedes saben, una manera en que Gurumayi imparte sus 

enseñanzas es a través de conversaciones aparentemente informales que tiene con 

la gente y que la gente tiene con ella. Estas conversaciones a menudo son ligeras, 

divertidas y muy dulces. Sin embargo, el sentido de estas conversaciones no se 

puede exagerar. Como he escuchado decir a muchos siddha yoguis: en presencia 

de Gurumayi todo momento es un momento de enseñanza. 

 

Durante el sátsang en Makara Sankranti, Gurumayi compartió una conversación 

así que había tenido recientemente. A alguien se le ocurrió decirle a Gurumayi que 

notaba que mucha gente estaba envejeciendo. Gurumayi sonrió al recordar qué 

interesante le pareció que esa persona le estuviera diciendo eso a ella, ¡que había 

nacido hace muchas décadas! 

 

La enseñanza que Gurumayi impartió entonces fue muy significativa para mí. 

Dijo: “¿Por qué la gente joven habría de preocuparse por la gente vieja? ¿Por qué 

la gente vieja habría de preocuparse de estar envejeciendo?” 

Encuentro que esta enseñanza es como un koan. Por un lado, ¿cuál es el objeto de 

esa preocupación? ¿Se justifica? Por otro lado, los jóvenes sí tienen la 

responsabilidad de cuidar de aquellos que están envejeciendo. Simultáneamente, 

la generación mayor tiene una responsabilidad de compartir su sabiduría con los 

más jóvenes. Este mutuo dar y tomar está imbricado en nuestra sociedad humana, 

en las comunidades que hemos creado. Creo que esto es lo que Gurumayi estaba 

transmitiendo con su enseñanza: que hay un ciclo de cuidado entre generaciones 

que debe fomentarse constantemente. 

 



Parte de la razón por la que estoy convencida de que esto es lo que Gurumayi 

quería decir es que he escuchado incontables historias de siddha yoguis sobre los 

esfuerzos que ha hecho Gurumayi para animar a gente joven y mayor a acercarse 

entre sí. Para dar solo un ejemplo: a solicitud de Gurumayi y bajo su guía y 

dirección, un grupo de diez “Sátsangs de Sádhana Intergeneracional” se 

celebraron en el verano de 1999 en Shree Muktananda Ashram. En estos sátsangs 

los participantes compartieron sus perspectivas y experiencias de la sádhana de 

Siddha Yoga. Los jóvenes tuvieron la oportunidad de aprender de la sabiduría 

acumulada de los mayores. Los mayores se inspiraron y se llenaron de energía con 

el entusiasmo y las ideas frescas de la gente joven. Fue muy divertido para todos 

los involucrados: ¡una verdadera situación donde “todos ganan”! 

 

Como alguien que es relativamente joven, y que se ha beneficiado enormemente 

del conocimiento transmitido por generaciones mayores de siddha yoguis, yo 

también tomé las palabras de Gurumayi como un estímulo para reconocer a estos 

mayores. Cuando Gurumayi dijo que le gusta la filosofía de “Lo viejo es oro” —y 

mencionó que hasta el sol es muy viejo— eso definitivamente me puso a pensar. 

Me dije a mí misma: “¡Guau! ¡El sol tiene alrededor de 4,570 millones de años! Y 

durante todo el tiempo que la vida ha existido en nuestro planeta, el sol la ha 

sustentado”. 

 

Es una imagen maravillosa que tener en mente cuando reflexiono en todo lo que 

han hecho las generaciones mayores. He tenido el privilegio de ofrecer seva y hacer 

sádhana al lado de personas que son dos, tres, cuatro y hasta cinco décadas 

mayores que yo.  Inspira humildad considerar la magnitud de sus aportaciones a 

la misión de Siddha Yoga. Yo puedo hacer lo que hago —ofrecer mis habilidades al 

servicio de esta increíble misión— debido a los cimientos que ellos pusieron, 

debido a sus años de seva comprometida ofrecida a Baba Muktananda y a 

Gurumayi. Y mientras tanto, su sádhana solo ha madurado. Su sabiduría solo se ha 

vuelto más refinada y valiosa, y ellos han tenido la generosidad de compartir esa 

sabiduría conmigo y con otros siddha yoguis más jóvenes. 



Tengo la esperanza de que la gente joven del sendero de Siddha Yoga vea en sus 

mayores toda la vida que han vivido, todos sus logros, todo lo que han dado al 

mundo. Y considero que, por su parte, estos mayores pueden seguir inspirando a 

los jóvenes a crecer en su entendimiento. Lo que los mayores tienen para dar, y 

tienen la responsabilidad de dar, en invaluable. No hay cantidad de inteligencia, 

talento o precocidad que pueda reemplazar al tiempo: años y años de experiencia 

vivida en esta tierra. 

 

Sobre el tema de la edad, yo también tomé en serio lo que dijo Gurumayi acerca de 

hacer sádhana vigorosamente mientras tenemos un cuerpo joven. Gurumayi habló 

sobre mantener una fuerte conciencia de lo importante que es nuestro cuerpo para 

la sádhana. Las supuestas “experiencias extracorporales” que oímos de la gente 

pueden ser cautivadoras; pero como escribí antes, es solo a través de este cuerpo 

nuestro, esta mente, esta inhalación y exhalación, que podemos hacer algún 

progreso perdurable en el sendero espiritual. Gurumayi ha dicho que el cuerpo 

nos dará el mejor soporte para nuestra sádhana, en tanto que hagamos el esfuerzo 

de cuidarlo. 

 

Cuando somos más jóvenes, puede ser fácil dar por hechas la aptitud de nuestro 

cuerpo y la agilidad de nuestra mente. Podemos engañarnos pensando que nos 

vamos a sentir así siempre, simplemente porque una realidad distinta queda fuera 

de la manera en que concebimos la realidad en el momento. ¿Pero por qué esperar 

hasta vernos confrontados con una nueva realidad? ¿No es cierto? Lo mejor que 

podemos hacer es utilizar nuestras facultades como son ahora. Podemos 

aprovechar la energía y vitalidad que tenemos y emplearlas en nuestra sádhana. 

 

En tanto que Gurumayi habló específicamente sobre qué hacer cuando tienes un 

cuerpo joven, creo que esta enseñanza se aplica con más amplitud. El hecho es que, 

independientemente de nuestra edad, nunca seremos tan jóvenes como somos 

ahora. Solo vamos a envejecer —y no sabemos qué tan mayores lleguemos a ser, ni 



qué otros cambios de fortuna o condiciones puedan traer los años subsecuentes. El 

tiempo ideal para hacer sádhana, por tanto, siempre es ahora. 

 

Ahora. Es una palabra tan simple. Tan sin pretensiones. Solo cinco letras. Pero esta 

palabra de cinco letras contiene en su vientre una promesa no dicha. Centellea de 

potencialidad, con el susurro de algo grande, algo brillante, algo tan divino que 

está anhelando ocurrir. Si llega a pasar depende de nosotros: de si atrapamos este 

momento, este ahora. 

 

En su poema “Esperando ese momento perfecto”, Gurumayi habla sobre esta 

misma cuestión. ¿No lo quieres leer de nuevo? 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Derechos reservados. 


