Meditacion en las palabras de Gurumayi

por Eesha Sardesai

“Lo viejo es oro”

Como muchos de ustedes saben, una manera en que Gurumayi imparte sus
ensefanzas es a través de conversaciones aparentemente informales que tiene con
la gente y que la gente tiene con ella. Estas conversaciones a menudo son ligeras,
divertidas y muy dulces. Sin embargo, el sentido de estas conversaciones no se
puede exagerar. Como he escuchado decir a muchos siddha yoguis: en presencia

de Gurumayi todo momento es un momento de ensenanza.

Durante el sitsang en Makara Sankranti, Gurumayi compartié una conversacion
asi que habia tenido recientemente. A alguien se le ocurri6 decirle a Gurumayi que
notaba que mucha gente estaba envejeciendo. Gurumayi sonri6 al recordar qué
interesante le parecid que esa persona le estuviera diciendo eso a ella, jque habia

nacido hace muchas décadas!

La ensefianza que Gurumayi impartié entonces fue muy significativa para mi.
Dijo: “;Por qué la gente joven habria de preocuparse por la gente vieja? ;Por qué
la gente vieja habria de preocuparse de estar envejeciendo?”

Encuentro que esta ensefianza es como un koan. Por un lado, ;cual es el objeto de
esa preocupacion? ;Se justifica? Por otro lado, los jovenes si tienen la
responsabilidad de cuidar de aquellos que estan envejeciendo. Simultaneamente,
la generacion mayor tiene una responsabilidad de compartir su sabiduria con los
mas jovenes. Este mutuo dar y tomar esta imbricado en nuestra sociedad humana,
en las comunidades que hemos creado. Creo que esto es lo que Gurumayi estaba
transmitiendo con su ensefianza: que hay un ciclo de cuidado entre generaciones

que debe fomentarse constantemente.




Parte de la razon por la que estoy convencida de que esto es lo que Gurumayi
queria decir es que he escuchado incontables historias de siddha yoguis sobre los
esfuerzos que ha hecho Gurumayi para animar a gente joven y mayor a acercarse
entre si. Para dar solo un ejemplo: a solicitud de Gurumayi y bajo su guia y
direccidn, un grupo de diez “Satsangs de Sddhana Intergeneracional” se
celebraron en el verano de 1999 en Shree Muktananda Ashram. En estos sitsangs
los participantes compartieron sus perspectivas y experiencias de la sidhana de

Siddha Yoga. Los jovenes tuvieron la oportunidad de aprender de la sabiduria

acumulada de los mayores. Los mayores se inspiraron y se llenaron de energia con

el entusiasmo y las ideas frescas de la gente joven. Fue muy divertido para todos

los involucrados: juna verdadera situacion donde “todos ganan”!

Como alguien que es relativamente joven, y que se ha beneficiado enormemente
del conocimiento transmitido por generaciones mayores de siddha yoguis, yo
también tomé las palabras de Gurumayi como un estimulo para reconocer a estos
mayores. Cuando Gurumayi dijo que le gusta la filosofia de “Lo viejo es oro” —y
menciono que hasta el sol es muy viejo— eso definitivamente me puso a pensar.
Me dije a mi misma: “jGuau! jEl sol tiene alrededor de 4,570 millones de afos! Y
durante todo el tiempo que la vida ha existido en nuestro planeta, el sol la ha

sustentado”.

Es una imagen maravillosa que tener en mente cuando reflexiono en todo lo que
han hecho las generaciones mayores. He tenido el privilegio de ofrecer seva y hacer
sddhana al lado de personas que son dos, tres, cuatro y hasta cinco décadas
mayores que yo. Inspira humildad considerar la magnitud de sus aportaciones a
la mision de Siddha Yoga. Yo puedo hacer lo que hago —ofrecer mis habilidades al
servicio de esta increible mision— debido a los cimientos que ellos pusieron,
debido a sus anos de seva comprometida ofrecida a Baba Muktananda y a
Gurumayi. Y mientras tanto, su sddhana solo ha madurado. Su sabiduria solo se ha
vuelto mas refinada y valiosa, y ellos han tenido la generosidad de compartir esa

sabiduria conmigo y con otros siddha yoguis mas jovenes.




Tengo la esperanza de que la gente joven del sendero de Siddha Yoga vea en sus
mayores toda la vida que han vivido, todos sus logros, todo lo que han dado al
mundo. Y considero que, por su parte, estos mayores pueden seguir inspirando a
los jovenes a crecer en su entendimiento. Lo que los mayores tienen para dar, y
tienen la responsabilidad de dar, en invaluable. No hay cantidad de inteligencia,
talento o precocidad que pueda reemplazar al tiempo: anos y anos de experiencia

vivida en esta tierra.

Sobre el tema de la edad, yo también tomé en serio lo que dijo Gurumayi acerca de

hacer sddhana vigorosamente mientras tenemos un cuerpo joven. Gurumayi hablo
sobre mantener una fuerte conciencia de lo importante que es nuestro cuerpo para
la sadhana. Las supuestas “experiencias extracorporales” que oimos de la gente
pueden ser cautivadoras; pero como escribi antes, es solo a través de este cuerpo
nuestro, esta mente, esta inhalacion y exhalacion, que podemos hacer algun
progreso perdurable en el sendero espiritual. Gurumayi ha dicho que el cuerpo
nos dara el mejor soporte para nuestra sidhana, en tanto que hagamos el esfuerzo

de cuidarlo.

Cuando somos mas jovenes, puede ser facil dar por hechas la aptitud de nuestro
cuerpo y la agilidad de nuestra mente. Podemos engafiarnos pensando que nos
vamos a sentir asi siempre, simplemente porque una realidad distinta queda fuera
de la manera en que concebimos la realidad en el momento. ;Pero por qué esperar
hasta vernos confrontados con una nueva realidad? ;No es cierto? Lo mejor que
podemos hacer es utilizar nuestras facultades como son ahora. Podemos

aprovechar la energia y vitalidad que tenemos y emplearlas en nuestra sidhana.

En tanto que Gurumayi hablo especificamente sobre qué hacer cuando tienes un
cuerpo joven, creo que esta ensefianza se aplica con mas amplitud. El hecho es que,
independientemente de nuestra edad, nunca seremos tan jovenes como somos

ahora. Solo vamos a envejecer —y no sabemos qué tan mayores lleguemos a ser, ni




qué otros cambios de fortuna o condiciones puedan traer los afios subsecuentes. El

tiempo ideal para hacer sddhana, por tanto, siempre es ahora.

Ahora. Es una palabra tan simple. Tan sin pretensiones. Solo cinco letras. Pero esta

palabra de cinco letras contiene en su vientre una promesa no dicha. Centellea de

potencialidad, con el susurro de algo grande, algo brillante, algo tan divino que

estd anhelando ocurrir. Si llega a pasar depende de nosotros: de si atrapamos este

momento, este ahora.

En su poema “Esperando ese momento perfecto”, Gurumayi habla sobre esta

misma cuestion. ;No lo quieres leer de nuevo?

© 2026 SYDA Foundation®. Derechos reservados.




