
 
 

 

Gratitude, la nature de la gratitude  
Un exposé d’Eesha Sardesai 

 

Gratitude. C’est un mot que nous révérons sur la voie du Siddha Yoga, une 
vertu que nous louons, une qualité que nous nous efforçons de cultiver. 
C’est aussi une expérience que nous connaissons au plus profond de nous-
mêmes ; elle est reconnaissable en un clin d’œil, aussi ineffable que sa 
nature puisse paraître. 
 
Particulièrement à cette époque de l’année, où aux États-Unis on célèbre la 
fête de Thanksgiving, la gratitude occupe une place prééminente dans notre 
conscience collective. Gurumayi Chidvilasananda et Baba Muktananda ont 
donné de nombreuses Intensives Shaktipat en l’honneur de Thanksgiving. 
Plus récemment, nous avons célébré Thanksgiving en tant que sangha sur le 
site Internet de la voie du Siddha Yoga – en regardant des vidéos qui 
évoquaient la gratitude, en récitant des prières en remerciement et en 
participant à des satsang par vidéo en direct. 
 
Depuis de nombreuses années, une de mes façons préférées d’exprimer ma 
gratitude à Gurumayi a consisté à lui écrire des lettres. J’ai souvent écrit à 
Gurumayi ; je souhaitais qu’elle sache à quel point je lui étais 
reconnaissante de son amour, de sa grâce, de sa sagesse, de ses 
bénédictions, de son existence sur cette Terre. En fait, c’est après avoir lu 
les lettres personnelles que je lui ai adressées que Gurumayi m’a demandé 
d’écrire des lettres pour le site Internet de la voie du Siddha Yoga. Ainsi, je 
pouvais partager mes expériences des enseignements de Gurumayi avec 
vous tous, mes amis siddha yogis et nouveaux chercheurs. Donc en 2018 et 
à nouveau cette année 2025, j’ai écrit au début de chaque mois une lettre 
pour ce site Internet. Cela a été un honneur de le faire, un énorme privilège, 
et ma gratitude envers Gurumayi n’a cessé de grandir pendant ce temps. 
  



 
 

 

J’aimerais rester ici un moment avec vous, dans ce domaine mystique, 
mystérieux, de la gratitude. Visualisez l’aspect qu’a la gratitude pour vous, 
la couleur dont elle teint votre monde intérieur. Imaginez le goût que la 
gratitude vous laisserait sur la langue si c’était un fruit. Sentez la texture 
qu’a la gratitude quand elle vous enlace, le tissu particulier dont elle est 
revêtue. Ressentez-vous la gratitude comme une sorte de lumière solaire 
liquide, qui vous remplit, tournoie et cascade en vous jusqu’à ce que toutes 
les autres pensées soient effacées et que vous baigniez simplement dans la 
chaleur et la lumière ? Ou bien percevez-vous quelque chose de différent ? 
La gratitude a-t-elle plutôt le rayonnement d’un arc-en-ciel ? Le moelleux 
d’un coussin ? Une somptueuse douceur ou une simple énergie tranquille ? 
 
Quelle que soit votre expérience de la gratitude, ou la mienne, nous 
pouvons être sûrs qu’elle nous appartient en propre. Elle nous est aussi 
inhérente que le sang dans nos veines et l’oxygène dans nos poumons. 
Voire encore davantage. 
 
Dans le Jnaneshvari, le grand saint poète Jnaneshvar Maharaj emploie 
l’analogie suivante en décrivant les aperçus du Soi qu’a une personne au 
cours de sa sadhana : « Il faut verser plusieurs fois de l’eau sur le sel pour 
faire de l’eau salée, dit le saint poète, de même la moindre once de bonheur 
que ressent l’âme en pratiquant va éliminer le chagrin1. » 
 
C’est Gurumayi qui m’a révélé pour la première fois ce passage, et il me 
revient maintenant à l’esprit parce qu’il reflète ce que Gurumayi enseigne 
sur la gratitude. Chacune de nos expériences de gratitude – aussi fugace 
semble-t-elle – prend racine en nous. Sa présence devient immuable, son 
influence irrévocable ; elle s’avère aussi immortelle que l’âme dont elle 
émane. « Une fois que votre cœur a goûté à la force de la gratitude, a dit 
Gurumayi, cette gratitude est là pour rester. » 
 
Bien sûr, notre expérience quotidienne peut sembler contredire cette vérité. 
Il est très facile d’oublier la présence de la gratitude. Nous pouvons passer  
des jours, des semaines et même des mois sans ressentir intimement la 



 
 

 

moindre gratitude, lui préférant le confort étrange de la colère et du 
découragement, le cocon douillet de lamentations toujours plus 
nombreuses. Mais l’oubli n’est pas l’effacement et la force de la gratitude 
est telle qu’elle n’est pas atteinte par les fluctuations de l’esprit. 
 
Quand nous choisissons vraiment de nous en souvenir, de plonger à 
nouveau dans ce havre intérieur de lumière solaire et de couleurs 
panoramiques, de fils soyeux et de fruits au goût de miel, nous découvrons 
que – eh oui ! – la gratitude a toujours été là. Elle nous a soutenus pendant 
tout ce temps. 
 
Aussi incroyable que cela puisse paraître, je dirais qu’il y a là quelque 
chose de tout à fait naturel. Tout dans cet univers vibre de mémoire. Les 
scientifiques continuent à découvrir des graines et d’autres tissus végétaux 
anciens profondément enterrés dans le sol, dont certains sont vieux de 
dizaines de milliers d’années. Cette matière végétale a été préservée au 
cours du temps par une épaisse couche de sol gelé. Il semblerait impossible 
qu’elle puisse encore générer de la vie, pourtant c’est exactement ce qui 
s’est passé quand les scientifiques ont récupéré les graines et les tissus 
végétaux et les ont cultivés dans des conditions appropriées.  
 
Les humains, eux aussi, font preuve d’une remarquable capacité de 
mémoire, pas seulement au sens cognitif, mais au niveau de nos cellules, 
dans nos muscles et nos tendons. Je suis certaine que beaucoup d’entre vous 
ont entendu l’expression « mémoire musculaire ». Elle désigne le fait que 
nos muscles deviennent plus aptes à accomplir des tâches spécifiques 
quand nous les effectuons de façon répétée. C’est dû au fait que les voies 
neuronales entre notre système nerveux central et nos cellules musculaires 
se renforcent grâce à une pratique régulière. Finalement, nos mouvements 
deviennent automatiques et l’art de les accomplir est tout simplement établi 
en nous. C’est pour cela que nous pouvons passer des années sans  
utiliser un vélo et pourtant savoir encore comment nous en servir ‒ où poser 
les mains et les pieds, comment maintenir l’équilibre, comment freiner. 
 



 
 

 

Sur la voie du Siddha Yoga, Gurumayi nous enseigne à pratiquer le 
souvenir au cours de notre sadhana. Pensez, par exemple, aux photos de 
cœurs et de la lettre AUM sur le site Internet de la voie du Siddha Yoga. Au 
cours des années, partout où elle voyageait dans le monde, Gurumayi 
voyait des cœurs et des AUM au cours de ses promenades. C’est pourquoi 
en 2015, quelques années après la rénovation du site Internet de la voie du 
Siddha Yoga, Gurumayi a donné pour consigne de prendre des photos des 
cœurs et des AUM visibles dans la nature à Shree Muktananda Ashram et 
de publier quelques-unes de ces photos sur le site. 
 
Selon ma compréhension, Gurumayi a donné cette instruction parce qu’elle 
est profondément convaincue que nous avons un lien avec la nature. C’est 
à cause de ce lien que Gurumayi prend des exemples dans la nature quand 
elle expose ses enseignements. Autrement dit, nous pouvons imiter la 
nature car nous faisons partie de la nature. 
 
Les enseignements de Gurumayi nous font prendre conscience que la 
Vérité existe et qu’elle peut être perçue – en nous, autour de nous. À cette 
fin, j’ai entendu Gurumayi dire à beaucoup de gens que chaque fois que 
nous apercevons un AUM ou un cœur dans notre environnement, nous 
pouvons y voir un aimable rappel, une façon pour la nature de nous 
demander : « As-tu chanté le mantra primordial AUM aujourd’hui ? As-tu 
visité ton cœur aujourd’hui ? » Et alors, ce moment devient un moment de 
souvenir, de gratitude. Comme j’ai aussi entendu Gurumayi le dire, « le 
cœur est la demeure de la gratitude. » 
 
Ce qu’il y a de merveilleux dans le fait de se rappeler, et particulièrement 
de se rappeler la gratitude, c’est que c’est une activité propulsive dont 
l’impact se développe de façon exponentielle vers l’extérieur. J’ai indiqué 
plus haut que la gratitude pouvait prendre la forme de la lumière du soleil, 
de rayons de lumière vibrant dans tout notre être. Quand cette lumière 
atteint le bout de vos doigts et le haut de votre tête, quand elle a donné un 
éclat doré à votre perception et enveloppé chaque pouce de votre être dans  
 



 
 

 

son rayonnement – que se passe-t-il ? Vous ne trouvez pas qu’elle a besoin 
d’un endroit où aller ? La gratitude désire ardemment s’incarner, prendre 
forme. Elle est impatiente de s’exprimer ; elle a vocation à se manifester. 
 
Maintenant, qu’est-ce que cela signifie pour vous, comment se manifeste et 
se ressent la gratitude dans votre vie, c’est à vous de le découvrir. Je vous ai 
fait part ici de mes premières contemplations des enseignements de 
Gurumayi, mais il y a évidemment davantage matière à étudier et à 
comprendre pour nous tous. Je vous invite à continuer à réfléchir à ces 
enseignements, à vous réunir dans vos cercles de sadhana et à discuter de la 
façon dont vous allez mettre la gratitude en action. 
 
Mais j’ai une demande à vous faire. Nous autres, êtres humains, avons une 
étonnante propension à l’auto-analyse. Jour après jour, nous nous scrutons, 
nous posant des questions telles que : Est-ce que je suis beau / belle ? Assez 
beau / belle ? Est-ce que je suis quelqu’un de fort ? Suffisamment fort ? 
Quelqu’un d’intelligent ? Suffisamment intelligent ? Nous pouvons 
continuer indéfiniment ainsi. Alors ma demande, quand il s’agit de 
l’expérience de la gratitude, particulièrement la gratitude que nous avons 
ressentie pour avoir reçu shaktipat du Guru, c’est de nous abstenir 
d’analyser la largeur, la profondeur et l’étendue de notre expérience. Nous 
n’avons pas besoin de nous demander si nous éprouvons suffisamment de 
gratitude. 
 
Je suis, comme toujours, reconnaissante envers Gurumayi d’avoir acquis 
cette compréhension – d’être vigilante, d’éviter de juger, de douter, ou de 
m’interroger après coup sur la valeur de mes expériences de gratitude. Je 
suis aussi reconnaissante envers Gurumayi de m’aider à prendre mieux 
conscience de la façon dont je peux évoluer dans le monde avec une 
attitude de gratitude. Dans ce processus, j’ai découvert que donner 
vraiment de moi-même tout en ayant un cœur reconnaissant exige de la 
force. C’est la différence entre toujours espérer que quelqu’un d’autre va 
remplir ma coupe et reconnaître la complétude inhérente à mon Soi – et 



 
 

 

agir à partir de cette sagesse. Cela, j’ai fini par le comprendre, est à l’origine 
de la dignité, de la réelle élégance dans la manière. 

 
*** 

 
Comme la plupart d’entre vous le savent, cela fait maintenant de 
nombreuses années que j’offre de la seva à Shree Muktananda Ashram et 
que j’ai le privilège de la compagnie de Gurumayi. Et il y a quelque chose 
que j’ai remarqué lorsque je suis près de Gurumayi et dont j’aimerais vous 
faire part – parce que vous aimeriez sans doute le savoir, vous aussi. 
 
À chaque instant, Gurumayi pense au sangha mondial du Siddha Yoga et 
aux nouveaux chercheurs qui n’ont pas encore commencé leur voyage sur 
la voie du Siddha Yoga. Tout ce que dit Gurumayi, tout ce que fait 
Gurumayi, tout enseignement que transmet Gurumayi – elle le fait en 
ayant à l’esprit tous les siddha yogis et nouveaux chercheurs. Chaque fois 
qu’il se passe quelque chose dans le monde – que ce soit positif ou négatif – 
Gurumayi pense à vous. 
 
À ce propos, permettez-moi de vous raconter une anecdote. 
 
Le mois dernier – octobre, le mois de Baba – Gurumayi faisait une de ses 
promenades habituelles sur le terrain de l’Ashram. L’automne prenait un 
tournant décisif ; des feuilles aux tons roux et dorés recouvraient l’herbe. 
En contemplant cette scène sereine d’automne, Gurumayi a eu l’idée d’en 
faire profiter tout le monde sur le site Internet de la voie du Siddha Yoga. 
 
Pourquoi est-ce que je dis que Gurumayi a eu cette « idée » ? Comment, 
vous demandez-vous peut-être, est-ce que je le sais ? Eh bien, il se trouve 
que j’en ai entendu parler par quelqu’un qui accompagnait Gurumayi dans 
sa promenade. Cette personne était en train de parler de la seva qu’elle offre 
dans l’Ashram lorsque Gurumayi a attiré son attention sur les feuilles qui 
jonchaient le sol alentour. 
 



 
 

 

Gurumayi a dit : « Regarde ! La nature a offert des milliers et des milliers 
de feuilles à la Terre. Il faut faire profiter tout le monde de cette abondance. 
Il y a bien prochainement une fête qu’on appelle Happy Thanksgiving Day, le 
jour des remerciements ? Oui ! Nous devons montrer comment la nature 
célèbre sa gratitude envers notre Mère la Terre. Donc – tu vas faire ceci et 
cela. » Gurumayi lui a donné des instructions précises sur ce qu’il fallait 
élaborer. 
 
La siddha yogi était ravie de se voir confier cette mission de seva. Elle s’est 
dépêchée de l’accomplir ! Et cette vidéo intitulée « Gratitude, la nature de 
la gratitude ♡ » est le fruit de la promenade qu’a faite ce jour-là Gurumayi 
sur le terrain de l’Ashram. 
 
Maintenant, n’ai-je pas mentionné un peu plus tôt que Gurumayi pensait à 
vous ? Je voudrais que vous sachiez que grâce à cette vidéo vous célébrez 
un joyeux Thanksgiving avec Gurumayi et que Gurumayi le célèbre avec 
vous. 
 
Et n’ai-je pas dit que la gratitude était impatiente de s’exprimer ? 
 
De nombreux parents, quand ils visitent Shree Muktananda Ashram, 
disent à Gurumayi que leurs enfants adorent les galeries de photos sur le 
site Internet de la voie du Siddha Yoga – particulièrement les AUM et les 
cœurs. Cela fait très plaisir à Gurumayi. L’intention de Gurumayi a 
toujours été que ces AUM et ces cœurs transmettent les enseignements de 
la voie du Siddha Yoga à des gens de tous âges.  
 
À de nombreuses occasions, Gurumayi a remarqué que des paquets de 
feuilles gardent la forme de AUM ou de cœurs même une fois tombés sur 
le sol. Dans cette vidéo, donc, vous verrez quelques cœurs qui ont été 
façonnés par la nature elle-même. D’autres ont été créés par les 
siddha yogis dans l’Ashram – pour souligner, comme l’a dit Gurumayi, « la 
vitalité du cœur de notre Mère la Terre ». 
 



 
 

 

Quand Gurumayi a appris que j’écrivais cet exposé sur la gratitude et que 
j’y inclurais une présentation de la vidéo, elle a demandé si j’avais pensé à 
ce que dit le Seigneur Krishna dans la Bhagavad Gita à propos d’une feuille 
qu’on lui offre. 
 
J’ai répondu : « Oui ! Absolument, je vais utiliser ce verset dans mon 
exposé ! »  
 
Donc, le voici. Le Seigneur Krishna – le Guru, le Maître suprême – dit à son 
bien aimé disciple Arjuna : « Si on m’offre même une simple feuille – ou 
une fleur, un fruit ou de l’eau – avec dévotion, je l’accepte2. » 
 
Par cette vidéo émouvante, je sens vraiment que Gurumayi exprime ses 
remerciements à nous tous qui pratiquons le Siddha Yoga. Je sais que nos 
pratiques assidues projettent de la lumière dans ce monde – et je sais aussi 
que, grâce à nous, de nouveaux chercheurs peuvent découvrir leur voie 
spirituelle. 
 
Pendant cette heureuse période de Thanksgiving, je vous exprime à tous 
mes sincères remerciements pour avoir lu mon exposé. 
 
 

 

© 2025 SYDA Foundation®. Tous droits réservés. 

 
 
 
 
 

 
1 Swami Kripananda, Jnaneshwar’s Gita: A Rendering of the Jnaneshwari (State University of New York Press, 
1989), versets 18.36.772-73, p. 316. 
2 Bhagavad Gita 9.26; traduction anglaise © 2025 SYDA Foundation®. 


